Derecho y Ciencias Sociales
" [H [E H “ Num. 33, Entrevistas, 2025
HEU'SIH ISSN 1852-2971 | https://revistas.unlp.edu.ar/dcs

'.I Bl[“ﬂl“s snﬂl“l[s Recibido: 22/04/2025 - Aceptado: 04/11/2025

R UNIVERSIDAD
¥ NACIONAL
DE LA PLATA

EDUCACION
PUBLICA
Y GRATUITA

Entrevista al Dr. Orlando Aragon Andrade sobre la antropologia
juridica militante y el uso contrahegemaonico del derecho

Interview with Dr. Orlando Aragdn Andrade on Militant Legal Anthropology and the Counter-Hegemonic Use of
Law.

Juan Pablo Cruz Pérez
pablocruzlex@gmail.com
Universidad Auténoma Metropolitana Azcapotzalco, México

Resumen | Esta entrevista tiene la finalidad de comprender la manera en la que nos sirve la antropologia
juridica militante para la defensa de los derechos de los grupos en situacién de vulnerabilidad, en este caso
pueblos indigenas. Mas alld de ser una antropologia juridica que impone la forma y manera de defender a
estos grupos, dialoga con los sujetos de referencia para entender sus metodologias y formas de organizacién
que sirven de mucho para el uso contrahegemoénico del derecho, en favor de las personas vulneradas para
quienes no se hizo el derecho. Esta antropologia juridica militante, es una forma de hacer antropologia en
Meéxico mds préctica que tedrica.

Palabras clave | antropologia juridica militante, uso contrahegeménico del derecho, praxis

Abstract | This interview aims to understand the way in which militant legal anthropology serves us to
defend the rights of groups in vulnerable situations, in this case indigenous peoples. Beyond being a legal
anthropology that imposes the form and way of defending these groups, it dialogues with the reference
subjects to understand their methodologies and forms of organisation that serve a lot for the counter-
hegemonic use of law, in favour of the violated people for whom the law was not made. This militant legal
anthropology is a way of making anthropology in Mexico more practical than theoretical.

Keywords | militant legal anthropology, counter-hegemonic use of low, practical

Esta obra estd bajo una Licencia Creative Commons CC-BY-SA
BY SA

Entrevistas 1


https://revistas.unlp.edu.ar/dcs
https://orcid.org/0000-0002-9880-5119
mailto:pablocruzlex@gmail.com
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0

Derecho y Ciencias Sociales,Nim. 33 (2025): Derecho y Ciencias Sociales. Mayo - Octubre 2025

El dia de hoy', nos encontramos en el Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM con el Dr.
Orlando Aragén Andrade, siendo las 12:58 horas nos va a dar una entrevista con relacién a la
Antropologia Juridica Militante. En esta sintonia, me permito preguntarle al Dr. Orlando

. Qué entendemos por derecho insurgente?

Respuesta. — Derecho insurgente es una categoria que hasta donde tengo conocimiento, se origina en las
escuelas brasilefias de derecho critico; a la cual se hace una referencia desde una perspectiva critica,
como una manifestacién de lo juridico m4s alld de su sentido hegeménico, dominante, defensor del

Entrevistas 2



Derecho y Ciencias Sociales,Nim. 33 (2025): Derecho y Ciencias Sociales. Mayo - Octubre 2025

estatus quo; sino por el contrario como una expresion del fendmeno legal que subvierte, que desafia,
que plantea una visién distinta a la dominante. En realidad, creo que es una expresion bastante abierta,
que se usa para muchas situaciones desde lo que también los tedricos brasilefios han llamado positivismo
de combate (que es el uso de la ley en contra de intereses del poder y eso le llaman positivismo de
combate hasta expresiones de pluralismo juridico, hasta formas de entender el derecho desde grupos
subalternos, que lo articulan, configuran al derecho de una manera subversiva, contrahegemonica, de
resistencia al capitalismo, a la legalidad capitalista). Principalmente, estariamos hablando de derecho
insurgente a partir de una perspectiva anticapitalista. Ahi hay una amplia gama de perspectivas sobre
c6mo utilizan este concepto de derecho insurgente. Yo no tengo una conceptualizacion de derecho
insurgente, yo me refiero a las lecturas, a los planteamientos que existen y que se ha desarrollado
principalmente en Brasil esta perspectiva, que me parece til para referirte a ciertas cosas. No me gusta
tanto, porque me parece un término muy fuerte, que todavia es laxo; que no es lo mismo utilizar la ley
estatal, la ley capitalista en contra de los propios intereses capitalistas lo cual es bastante bueno, que una
expresion de legalidad de una comunidad indigena que no necesariamente es politizada. Entonces, la
expresion de derecho insurgente es amplia, es rica. Nos sirve sobre todo para posicionarnos frente al
positivismo, frente a la legalidad liberal, frente a los planteamientos hegemodnicos. Pero también es
bastante ambigua y no sé si semanticamente derecho insurgente implicaria una serie de requisitos y de
elementos mds para hacer justicia al concepto y a la idea de insurgencia que es un concepto muy fuerte,
muy duro; que implica una diferencia por ejemplo de otros conceptos como rebelion, sublevacién. La
insurgencia es una categoria muy potente, muy fuerte, que implicaria una revuelta mucho mayor.
Entonces, no sé si todos estos usos que se les da realmente tengan un componente insurgente, o tengan
componentes un poco menos fuertes por decirlo de alguna manera, que no menos importantes; por
supuesto que resistir es importante, pero, resistir no es una insurgencia. No es una expresion que yo
utilice mucho, pero me parece importante para diferenciar en términos tedricos juridicos, ciertas
legalidades. Por ejemplo, en mi libro hablo del derecho en insurreccién, no del derecho insurgente. El
derecho en insurreccion es como se moviliza el derecho en una insurreccién popular, pero, no es que el
derecho en si mismo sea insurgente. Son dos cosas que son distintas, por eso uno se llama derecho a la
insurreccion y el otro derecho en insurreccion y hay una pequefia diferenciacién en eso.

. Nos podria decir que diferenciacion existe en esas dos posturas del derecho
insurgente y el derecho en insurreccion?

Respuesta. - Lo que pasa es que ahi coincido con mi Mtro Boaventura de Sousa Santos, yo creo que el
derecho no tiene cualidades per se. Quien le dota de esas cualidades son los grupos sociales, es decir,
quien es insurgente es la gente, no el derecho. Quien moviliza o puede movilizar el derecho, a la
politica, la ciencia de una manera tal o cual es la gente. Entonces, decir que hay un derecho que es
insurgente per se, independientemente del grupo social es un error desde mi punto de vista. En el caso
de mi libro sobre Cheran, quién es insurgente, quién fue insurgente en su momento, quién hizo una
insurreccion fue la comunidad de Cheran. El uso del derecho que se hizo fue en ese contexto de
insurreccién, pero el derecho no en si mismo es insurgente. Muchas de sus formas de regulacién de la
comunidad de Cherdn pues no son insurgentes, ni son muy politizadas, ni son contrahegemonicas.
Muchas incluso pueden ser bastantes hegemonicas, regulatorias, patriarcales, por ejemplo. Eso no
tendria una caracteristica insurgente por decirlo de alguna manera, esa es la diferencia. Para mi, esta
discusion que plantea Boaventura muy claramente en ; Puede el derecho ser emancipatorio? lo que dice
es que el derecho en si no es emancipatorio. Quién hace emancipatorio al derecho es la gente. Quién es
emancipatorio es el grupo social, el movimiento social, la lucha social y convierte al derecho en algo
emancipatorio porque ellos son los que lo movilizan asi. Yo creo que no hay un derecho per se
insurgente, no porque en si mismo la misma categoria en ciertas circunstancias, y en ciertos contextos

Entrevistas 3



Derecho y Ciencias Sociales,Nim. 33 (2025): Derecho y Ciencias Sociales. Mayo - Octubre 2025

no pueda tener pertinencia, pero me parece que quizas es una diferencia, un matiz de la perspectiva
sociolégica como lo entiende Boaventura y de mi perspectiva antropoldgica a diferencia de una lectura
mds tedrica del derecho, que suele estar mds empleada en estas generalizaciones; como ocurre por
ejemplo con critica juridica, con las escuelas mas tedricas y menos empiricas. Por ejemplo, hay una
cosa que coincido con Boaventura es que, nuestra escuela es empirica. Pensamos a partir de casos
particulares, no a partir de conceptos establecidos o de las discusiones académicas de las escuelas de
derecho, etc. Insisto, no es que yo deseche en absoluto el concepto, ni que no me parezca valioso, pero
es un concepto que para la forma en que yo trabajo, en base a experiencias concretas y
acompafiamientos de carne y hueso, que no me dice mucho Pablo.

.Es lo mismo uso contrahegemonico y el uso alternativo del derecho? ;Cuales
son sus diferencias y similitudes?

Respuesta. — Nuevamente te diria como lo entiendo yo. Yo creo que no es lo mismo. El uso alternativo
es la expresion més difundida para hablar de que es posible usar el derecho a favor de las luchas
sociales. Uso alternativo, también es una nocién brasilefia creada por los abogados populares, para
hablar justamente de esta posibilidad de que el derecho no nada més sirve para el estatus quo, sino que
puede servir también para las luchas sociales, para la transformacion social, etc. Ahora, justamente el
ultimo libro que publicamos Otro derecho es posible, tratamos de profundizar en eso; el utilizar el
derecho al servicio de las luchas sociales, es decir un montén de cosas, ahi hay muchas maneras de
utilizar ese derecho en contra o a favor de las luchas sociales. Lo puedes hacer como activista de
derechos humanos, pensando que los derechos humanos es lo mejor, que es lo que hay que defender. Lo
puedes hacer desde una perspectiva muy positivista, por ejemplo, eso de positivismo de combate sin
utilizar derechos humanos, sino nada mads los cédigos, etc., lo puedes hacer de una manera mas
politizada; como yo lo retomo de Boaventura, uso contrahegemonico del derecho en donde movilizas
tanto una cosa politica, como juridica, y combinas una serie de articulaciones que va mds alld por
ejemplo de un entendimiento fetichista de los derechos o de los derechos humanos o lo haces también
como nosotros lo hacemos, a partir de la ecologia de saberes. Yo puedo defender a una comunidad de
una minera con el manual de derecho agrario, por ejemplo, y en nada le pregunto a la comunidad que
piensa, ni en nada me intereso en aprender nada de conocimiento popular juridico y eso también es uso
alternativo del derecho. Entonces, uso alternativo del derecho es una categoria macro, para hablarnos de
todas esas formas libres de utilizar el derecho en defensa de los oprimidos, de los subalternos, etc. Uso
contrahegemonico del derecho, a mi me parece que es una categoria mucho mas fina, mucho mas
puntual de una manera concreta de hacer uso alternativo del derecho ;Qué involucra? Pues una serie de
herramientas, que quien ha desarrollado mucho més eso como tu sabes es el profesor Boaventura de
Sousa Santos. Yo creo que hacemos una cosa parecida a uso contrahegemoénico del derecho, en el
Colectivo Emancipaciones. Yo creo que son dos cosas distintas, pero es cierto que se pueden utilizar de
una manera genérica. Te pongo una tercera categoria. Uso politico del derecho, y esto que te estoy
diciendo es como una sofisticacion, es como una cuestién mds fina, que implica justamente una
perspectiva que yo pienso que es necesaria, que por eso impulsamos este libro. Insisto no es lo mismo
defender una comunidad que tiene un megaproyecto minero desde un entendimiento liberal de los
derechos humanos, como lo hacen muchas ONG en México; a un entendimiento mas construido en la
base, o a una forma. Por ejemplo, muchos abogados que defienden comunidades indigenas y ti lo
sabes; utilizan mucho el derecho agrario y confian mucho en los procedimientos agrarios, entonces son
vistas desde otras perspectivas. Esas diferencias tienen implicaciones politicas en la forma de entender
eso, entonces creo que no son lo mismo, aunque se refieren a fendmenos similares, por decirlo de
alguna manera.

Entrevistas 4



Derecho y Ciencias Sociales,Nim. 33 (2025): Derecho y Ciencias Sociales. Mayo - Octubre 2025

.El uso politico del derecho podria ser asimilar esos procesos de lucha y
resistencia con los pueblos?

Respuesta. — Uso politico del derecho seria decir, politizo al derecho. Entiendo que el derecho no es
neutral, que el derecho no es objetivo, sino que el derecho tiene cargado los lados. Entonces, si yo
quiero defender a un grupo subalterno para el cual el derecho no fue hecho, para fortalecerlo,
empoderarlo, hacer efectivos sus propios derechos, yo tengo que hacer una operacién politica de decir;
a ver, esto que estd en la ley no fue creado para los pueblos indigenas, no fue creado para los grupos
inmigrantes, indocumentados, no fue creado para las mujeres, para una serie de cosas. Tengo que
hackearlos si me permites la expresion, para poderlos poner al servicio de esos grupos para los que no
fueron hechos, pero esta es una operacion politica, es tomar conciencia de que, por ejemplo, los
derechos humanos tienen una vision liberal, patriarcal, occidental, etc., si yo tengo claro eso, ya estoy
interviniendo politicamente. Entonces, para movilizarlos al servicio de los grupos para los cuales no
fueron creados esos derechos humanos, tengo que hacer un uso politico. Esa categoria es muy amplia,
porque dentro de decir voy a hacer una intervencion politica en movilizarlos en defensa de esto, debes
tener muchas otras cosas, eso es el inicio; el tomar conciencia politica de que eso no es neutral, objetivo
y todo eso, es apenas el comienzo. En este caso también, lo que yo te diria es que el uso alternativo del
derecho, pienso que el tema semantico es importante, porque el uso alternativo del derecho, lo que més
bien nos dice o pone el acento es que hay un uso general del derecho, que es el uso al servicio de los
poderosos del derecho estatal, y que el uso alternativo es otra forma de usar. Si somos cuidadosos y
detallistas las palabras pesan, porque yo te diria el uso alternativo y uso politico no son lo mismo; pero
son expresiones que cuando comenzamos a estudiar versiones criticas del derecho utilizamos de manera
genérica, nos parece como lo mismo uso contrahegemaonico, uso politico y uso alternativo. Yo diria en
términos finos no son lo mismo, se refieren a cosas parecidas, pero no son lo mismo si somos
cuidadosos con las palabras que empleamos. Alternativo, politico, contrahegemdnico no son lo mismo;
parecen lo mismo, pero no lo son.

(No son sindénimos?

Respuesta. - No son sindnimos, exacto.

. Qué es la esquizofrenia legal?

Respuesta. — Mira, la esquizofrenia legal es una cosa que nosotros hemos estado tratando de teorizar en
un circulo de abogados y abogadas, de académicos y académicas que creemos que es una de las
condiciones caracteristicas de nuestro derecho estatal; es decir, una de las primeras cosas que aparece
cuando uno empieza adentrarse al campo del pluralismo juridico, es que primero cuesta trabajo ver que
hay pluralismo juridico. Entonces dices, el derecho no solo nace del derecho del Estado, por ejemplo,
los pueblos y comunidades indigenas tienen derecho; esa es la primera manifestacién més clara que
podemos ver del pluralismo juridico, pero en realidad cuando vas ampliando el lente, te vas dando
cuenta que todo el derecho actual incluyendo el estatal es plural, es diverso, es heterogéneo. Por
ejemplo, hablidbamos del derecho agrario (tema de minas, tema de energia), convergen derecho
energético y derecho agrario. El derecho agrario viene de la revolucién, sabemos del articulo 27 de la

Entrevistas 5



Derecho y Ciencias Sociales,Nim. 33 (2025): Derecho y Ciencias Sociales. Mayo - Octubre 2025

constitucién, de un momento histérico del pais muy distinto al actual; el derecho energético viene de la
época neoliberal y estd sujeto a un montén de convenciones globales como el Tratado de Libre
Comercio y un montén de regulaciones globales. ;Qué es eso? Todo eso es derecho estatal, pero
internamente es heterogéneo, es contradictorio; incluso nosotros podemos encontrar legislacion
ambiental, tratados de derechos humanos en materia de derechos ambientales que contradicen nuestro
derecho energético y por el articulo primero, por el control de convencionalidad todo eso es un derecho
obligatorio para el Estado mexicano, tanto los tratados de libre comercio, las mesas de recursos
energéticos, como también el tema ambiental, como el derecho agrario. Todo eso, converge en la
regulacion de ciertos espacios, por ejemplo, si la tierra es comunal (derecho agrario), si la tierra es un
ejido hay derecho agrario, pero también hay regulacién energética, que coloca a esas zonas como un
campo privilegiado para expropiacién por parte del Estado y concesiéon minera, pero también si eso estd
en un bosque, o en un rio o algo asi. También hay tratados de derechos humanos en materia ambiental.
(Qué es la esquizofrenia? Pues justamente este trastorno psicoldgico en donde se dice una cosa, se hace
otra cosa o hay realidades contradictorias que estdn interactuando simultdneamente, entonces eso es lo
que nosotros llamamos esquizofrenia legal. Tienes esquizofrenia legal en las leyes, pero tienes
esquizofrenia legal en las resoluciones judiciales (la Corte resuelve de una forma y el Tribunal Electoral
resuelve de otra manera), los dos son tribunales estatales. Entonces ;Quién tiene la razén? Y este tipo
de cuestiones son bajo la forma que nos ensefian el derecho en las facultades, el derecho tendria que ser
coherente, racional y monolitico. El derecho estatal, por eso existe mucho esta idea de que el pluralismo
juridico es una cosa contraria al derecho estatal, pero eso es una apreciacion falsa y muy limitada de
entender el pluralismo juridico. El derecho estatal es plural y es heterogéneo, entonces lo que nosotros
vamos a encontrar es que de una observacién sociolégica podemos mirar que esta esquizofrenia legal
estéd presente en el derecho estatal y que para resistir, pelear contra el poder, tienes que ser consciente
de la existencia de esa esquizofrenia legal, tienes que ser consciente de que a lo mejor ganas en un
Tribunal Agrario, pero en la Corte te chingan, porque tienen un entendimiento distinto de los Tratados
Internacionales, o porque en un lugar pesan més los derechos humanos que en otro. Por ejemplo, eso es
muy claro en el Tribunal Electoral de la Suprema Corte de Justicia, el Tribunal Electoral es mucho mas
pro derechos humanos que la Suprema Corte y todo eso es derecho estatal. Entonces también tienes en
los Estados una regulacién, por ejemplo, en Michoacan tenemos una regulacién sobre autogobierno
indigena muy abierta, muy amplia y tienes Estados como el tuyo que tiene un movimiento tan de peso
como el EZLN que tiene una regulacion atrasadisima en términos de autonomia, la autonomia existe
porque se ejerce de facto, pero no porque se ejerza de iure. Entonces, todos somos el Estado mexicano,
como te explicas que en un lugar haya una cosa y en otro haya otra cosa, si el derecho estatal deberia
ser monolitico. A nosotros nos sirve de mucho esa expresion, que de hecho vamos a sacar un libro este
afio sobre esquizofrenia legal, porque cuando uno emprende un proceso de resistencia parte del
ejercicio es desfetichizar el derecho estatal. Tienes que dejar de entenderlo como coherente y racional,
etc., porque si tu piensas que vas a entrar a una lucha legal asi, estds perdido. Tienes que tratar de
generar un mapa cognitivo, que te permita ver todas las variables, las posibles contradicciones, los
posibles hoyos para entonces asi trazar una ruta y una estrategia de defensa politico-legal que esté
basada en la existencia de esa esquizofrenia legal. A eso se refiere, es una categoria que hemos
construido muy a partir desde la experiencia de nuestro trabajo en defensa con las comunidades y
entonces es eso.

JEn qué consiste la hibridacion del derecho en el didlogo de miiltiples conocimientos y
experiencias juridicas? ;Nos podria dar un ejemplo? Es decir ;Algiin caso en concreto?

Respuesta. — La hibridacién es un concepto muy bajo, es un concepto muy itil, pero al mismo tiempo
vago, dependiendo para que lo quieras utilizar. Bien, hibridacion juridica yo te diria que hay a lo largo
de la historia muchisimos ejemplos, en muchisimas medidas. La hibridacién, por ejemplo, lo que hoy
conocemos como mediacién. En Chiapas habra Centros de Mediacidén y Conciliacién, es un tipo de

Entrevistas 6



Derecho y Ciencias Sociales,Nim. 33 (2025): Derecho y Ciencias Sociales. Mayo - Octubre 2025

hibridacién; es decir, todo el tema de la mediacién que en los dltimos veinte afios ha tomado mucho
peso y que incluso ya hay carreras y especializaciones sobre mediacién y todo ese tipo de cosas,
proviene justamente del derecho popular, de las viejas conciliaciones o de lo que se sigue viendo en la
justicia indigena (ahi le llamamos conciliacién), en lugar de mediacién. Hay un trabajo muy padre, es
Laura Neider la que escribe sobre esto, de como el tema de la mediacion surge de las politicas de
informalizacién de la justicia en Estados Unidos y de cémo los Tribunales para ser més eficientes, para
dar mayor celeridad a los casos, retoman mucho de la cultura nativo-americana para resolucién de
conflictos que consisten en estas conciliaciones y las llevan al interior del Tribunal y ahi surge la
mediacion. Después de ahi, se difunde por todo el mundo porque se globaliza la informalizacién de la
justicia mediante el concepto de mediacidn, eso es un hibrido legal porque lo retoma de una cultura
juridica o de una forma de expresion de los pueblos indigenas y lo conduce al Tribunal. Esa hibridacién
legal, favorece o es funcional al poder, porque ahi practicamente lo que hace el poder, el Tribunal
estatal es canibalizar una forma indigena, una forma otra para ponerla al servicio de una agenda del
poder. También puede haber hibridos legales postcoloniales, hibridos legales que también funcionen de
estas maneras en las que convergen distintas formas de legalidad y que sirvan para la lucha, para la
resistencia, para los pueblos, eso es la ecologia de saberes. Pero también en la otra forma no es ecologia
de saberes; es una apropiacion cultural, lo que te estaba explicando de la mediacién. Entonces la
hibridacién legal es un concepto marco, que nos permite visibilizar esta fusién de distintos derechos, de
distintos conocimientos juridicos, de distintas practicas; que no nos sirven mucho para distinguirlas
politicamente, puede haber hibridaciones hegemoénicas y puede haber hibridaciones
contrahegemonicas. Que es lo que hacemos comtinmente los abogados, por ejemplo, en temas de
autonomia hacemos hibridos juridicos, que nosotros le llamamos ecologia de saberes, porque para
llegar a ese hibrido tuvimos que dialogar con la comunidad, que tuvimos que explicarle como est4 el
derecho, que tuvimos que construir un argumento y todo un escrito, entendimiento basado
generalmente en derechos humanos, que no es derecho propio en su forma de organizacién interna en el
derecho estatal, en el conocimiento de los procedimientos judiciales, en una estrategia politica que
generalmente pone la comunidad; todo eso es un hibrido, pero es un hibrido contrahegemonico.
Entonces, la apropiacion cultural, por ejemplo, no en términos de hibrido juridico, pero en términos de
hibridacion cultural de La Guelaguetza, por ejemplo, pues es una hibridacion.

. Como podria definir a la Antropologia Juridica Militante y qué relacion tiene
con las epistemologias del Sur?

Respuesta. — La Antropologia Juridica Militante, es un proyecto que hemos estado trabajando a partir
de nuestra propia experiencia de lucha. Erika Barcena Arévalo, otros compafieros que somos abogados
y somos antropélogos; hemos aprendido tanto derecho, como antropologia en nuestra formacién
profesional. La Antropologia Juridica Militante, en un principio busca distinguirse de otras formas de
hacer antropologia y tiene en el centro de su corazén epistemoldgico y politico la lucha de procesos de
resistencia de las comunidades indigenas, es decir, en un principio es una antropologia menos
académica, menos encerrada en estos espacios y mds abierta con las comunidades. Una antropologia
juridica que da muchas formas de hacer antropologia juridica en México también, pero la mayoria son
académicas, es decir, es como la critica juridica desde mi punto de vista. La critica juridica es algo mds
académico, es algo mas de aulas, es algo mas de profesores, que estd muy bien, pero eso no sirve
mucho. La antropologia juridica en México, creo que es un poco asi, si bien hay un compromiso y hay
una participacion, se hacen peritajes, se hacen litigio, etc., como que la agenda de estas escuelas estd
mds subordinada a congresos, espacios. Conocemos la Red Latinoamericana de Antropologia Juridica,
anteriormente aqui lo que se hacia con las Jornadas Lascacianas y como que el centro de discusion eran
los debates en la academia; para nosotros el caricter militante, el uso del concepto militante es que la

Entrevistas 7



Derecho y Ciencias Sociales,Nim. 33 (2025): Derecho y Ciencias Sociales. Mayo - Octubre 2025

agenda, los temas, las dificultades no los ponemos los académicos. Esto que te hablo de esquizofrenia
legal, lo que me preguntabas recién, es una situacién que surgié por la lucha que nosotros llevibamos.
Cuando nos confrontamos a que el Tribunal Electoral nos resolviera de una manera y la Suprema Corte
de otra forma, pues no fue una cuestion tedrica, una cuestion de alguien, tal autor dice tal cosa. Es una
situacion practica que necesitas pensar de manera practica; es un ejercicio mira, que en teoria no es
viejo, eso es marxismo puro. Es praxis teoria, no es la relacién que debe haber entre la teoria y la
praxis, pero que muchas veces a los criticos mismos se nos olvida y de pronto ya es pura teoria, no
haces praxis y de pronto ya es todo leo, leo, escribo; me peleo con tal cual, con tal profe, tal otro
seguidor de tal autor, pero praxis no tienes. Entonces, la antropologia juridica militante es ese proyecto
centrado en la praxis, centrado en la militancia; entendiendo a la militancia no como el experto, no
como el especialista, como el académico que lo sabe todo y va a ir a salvar a las comunidades, sino
como justamente el académico que aprende bien de las comunidades, que las comunidades le ensefian y
que también tu aportas a la lucha y que tiene una doble via nuestra antropologia militante. Hacemos
cosas que hacemos los antrop6logos y hacemos cosas que hacen los abogados y ahi siempre ha habido
un corto circuito; hay una antropologia juridica muy juridica y hay una antropologia juridica muy
antropoldgica y entonces td lo puedes ver, la gente que generalmente hace esto desde las facultades de
derecho, tiene una tendencia mas hacia lo juridico obviamente, porque estds en una facultad de derecho
y los que lo hacen en CIESAS, en la UAM etc., son antrop6logos, su discurso es de antropdlogos;
entonces lo que nosotros intentamos hacer somos las dos cosas, somos tanto antrop6logos como
abogados. Muchos de los otros compaifieros son antropélogos o abogados, que se aproximan por
supuesto, tanto al derecho como a la antropologia; pero no es lo mismo tener la formacion de las dos
disciplinas, saber hacer etnografia, saber litigar. Los antrop6logos del derecho que son antropélogos no
saben litigar; muchos juristas antrop6logos del derecho tampoco saben litigar, porque tu lo sabes,
estudiar derecho no te hace litigante. Entonces la antropologia juridica militante tiene eso como centro,
una doble praxis, un doble espacio; yo he hecho peritajes por ejemplo y tengo litigios y eso nos hace
también que la antropologia juridica militante, se basa en la praxis. Una relacion con la gente con la que
trabajamos que intenta ser horizontal, no siempre se logra hacer, pero nosotros no vamos a salvar a las
comunidades, nosotros no vamos a decirles este es el camino, este es el conocimiento, este es el derecho
que deben de seguir; sino siempre se establece una relacion de ida y vuelta y yo diria que una tercera
cosa es la agenda de investigacion, como te digo la agenda no la ponemos del todo nosotros, se pone y
se construye con ellos. Entonces ;Qué es lo que ocurre? que por ejemplo, una cosa que para los
antropologos del derecho o antropélogos juridicos desde la antropologia no habia sido importante,
como el estudio de los tribunales desde la antropologia, de las cdmaras de diputados y de senadores,
para nosotros si lo es. Los antropdlogos del derechos desde la antropologia y del derecho se han pasado
estudiando el pluralismo juridico y las justicias indigenas, cosa que es muy importante por supuesto y
hay que seguirla estudiando, por ejemplo el dia de mafiana el caso que tu estudias, si ti acompafias a los
pueblos, si td acompaiias a las comunidades, te van a decir oye lo que queremos en este momento es
ganar en el Tribunal, lo que queremos es conocer cémo funciona el poder en ciertos lugares, en ciertas
esferas para poder ahi defendernos. A mi de qué me sirve que me vengas a explicar como funciona mi
justicia indigena, eso ya lo saben ellos; a lo mejor nosotros somos los que no lo sabemos, entonces eso a
nosotros nos ha hecho interesarnos por otros espacios que la antropologia juridica no habia estudiado,
entonces qué sé yo; Erika Barcena tiene un trabajo magnifico sobre la Suprema Corte de Justicia.
Tratamos de estudiar otros espacios que desde la antropologia no se habia hecho, nuestro universo de
estudio es mds amplio que el de los antrop6logos del derecho, de cualquier otra perspectiva. Como te
digo, diria como segundo elemento importante; ahi es la relacién con las epistemologias del Sur es que
esta antropologia juridica militante bebe mucho del planteamiento de epistemologias del Sur, pero
nosotros no hacemos nada mds sobre epistemologias del Sur porque estamos en un debate con
antropologos, con juristas y con soci6logos. Yo contribuyo, he escrito con Boaventura varias cosas,
tomo muchas herramientas de las epistemologias del Sur, pero las intento abrevar a las discusiones
mismas y a las necesidades mismas que tenemos aca que no estdn necesariamente configuradas por un

Entrevistas 8



Derecho y Ciencias Sociales,Nim. 33 (2025): Derecho y Ciencias Sociales. Mayo - Octubre 2025

libro; es el mejor uso que se le puede dar a las epistemologias del Sur, para también nutrirlas, porque
pues una lectura es lo que se puede aprender desde ciertos espacios y verla desde otros espacios.
Entonces, la antropologia juridica militante tiene mucho de epistemologias del Sur, pero no es otro
libro de epistemologias del Sur; tienen diferencias porque aqui en México pues la mayoria de la gente
que participamos somos o nos identificamos como de critica juridica o nos identificamos como
antrop6logos del derecho y mucho menos sociélogos del derecho, porque deberia de haber mds y esa es
nuestra discusién. A nosotros nos interesa discutir en México principalmente y en América Latina.
Entonces, cuando hay que ir al extranjero por ejemplo hablar de epistemologias del Sur, se habla de
epistemologias del Sur; nuestro debate aqui en México es mds en ese sentido. Entonces te digo, esta
forma de hacer antropologia juridica militante no es epistemologias del Sur, no es una repeticion de las
epistemologias del Sur; porque ademds nosotros trabajamos mas con metodologias antropolégicas y las
epistemologias del Sur con socioldgicas y eso es distinto; pero muchos de estos planteamientos, de estos
conceptos nos sirven mucho para pensar digamos nuestro quehacer antropolégico

Qué se entiende por militancia, es una posicion politica?

Respuesta. — Si y sirve para completar la pregunta ; Qué entiendo yo por militancia? Y ;Qué
entendemos cuando hablamos de una antropologia juridica militante? Primero, no entendemos la vieja
forma del marxismo; la vieja forma del marxismo de los setenta, que hay una antropologia militante
que viene de esa época de modo mds estereotipico, es el marxismo antropoldgico. Nosotros no
entendemos eso, eso que nos quede claro, no porque si entendemos el compromiso politico, en la
posicion politica de ser militante hay una exigencia mayor que ser simpatizante. Existe una palabra que
yo simpatizo y yo milito; milito es me comprometo, milito es participo, estoy ahi, pongo mi trabajo,
pongo mi cuerpo, etc., si lo compartimos. Lo que no compartimos, la teleologia que tenia mucho ese
marxismo de los setenta y ochenta, que era el pueblo no sabe, yo si sé, porqué yo aprendi Marx, yo leo a
Marx y yo debo de llevarles la palabra de Marx y explicarles y liberarlos. La funcién del intelectual, la
funcidén de la gente que trabajaba con el pueblo, del militante era llevar conocimiento, porque se
presuponia que la gente no tenia conocimiento, el problema era eso, un problema de desposesion del
conocimiento. Los indigenas no sabian de politica, no sabian de derecho, no sabian sociologia, etc.
Sabemos que no saben en términos estrictos académicos, ni sociologia, ni antropologia ni derecho; pero
también ya sabemos o para eso sirve el concepto de ecologia de saberes, sociologia de las ausencias y de
las emergencias que conocen mas alld de que no tengan un titulo universitario, pero que tienen derecho
y que lo conocen, de que tienen politica y lo conocen. Ellos saben cémo participar en su comunidad,
como resistir y como movilizar y eso es una cosa que desafortunadamente hasta la fecha se nos olvida,
por ejemplo, a los defensores de derechos humanos, muchos de esos defensores sienten que son como
apostoles; que ellos van a llevar el conocimiento verdadero y a salvar a las comunidades. Incluso, tienen
una actitud paternalista de mi comunidad, mi esto, lo otro; no, nosotros no vamos a llevar un
conocimiento sino a ver de qué se trata, pero las comunidades tienen su propio conocimiento. Lo que
nosotros tenemos que aprender, es esa forma de aprender de ellos, hacer un hibrido legal que les
permita avanzar y que ese hibrido legal y que ese tipo de conocimiento y de movilizacién de resistencia
después nosotros tengamos la capacidad de reflexionarlo y convertirlo en conocimiento cientifico, que
esa es la ecuacion completa de la antropologia juridica. Es decir, desde la antropologia juridica
militante participamos en procesos de resistencia-praxis, dialogamos, hacemos ecologia de saberes,
hacemos traduccién intercultural; pero no para escribir un articulo, sino para un proceso de resistencia.
Después de todo eso, después de que concluya ese proceso, entonces si viene la reflexion académica y
entonces si escribes. Cheran, los juicios que he llevado, de los cuales habla ese libro, empezaron en
2011 y ese libro se publicé en 2019. O sea, no es primero pasar con mi libro y después a ver qué pasa,
no. Esa es la l6gica, la militancia es justamente el compromiso politico que no es el del activista, que no

Entrevistas 9



Derecho y Ciencias Sociales,Nim. 33 (2025): Derecho y Ciencias Sociales. Mayo - Octubre 2025

es el del simpatizante, pero entendido ese compromiso como un acompafiamiento, como una actitud
dialdgica, como una actitud de aprendizaje de ensefianza reciproca con las comunidades indigenas, esa
es nuestra forma de entender la militancia, que en realidad es una forma ya muy contemporanea. La
mayoria de los movimientos sociales en la actualidad, pues ya nadie cree en un lider supremo, que vaya
a decirles como. Muchos de nuestros movimientos asamblearios, son también dialégicos, es decir,
partimos m4s bien desde el respeto y del aprendizaje mutuo. Solamente que todavia hay muchos
compas, que piensan que ellos son los chingones pues, que conocen la teoria de la revolucién o que
conocen los derechos humanos y que, por qué le van a ir a preguntar a la gente como hacerle, sino mas
bien el problema de la gente es que no sabe y esa es la ecuacién de la que nosotros no participamos, la
gente sabe. Ahorita, por ejemplo, platicaban acd un poco como tenemos mucho esa tendencia en la
academia a pensar que la gente vive engafiada, que la gente estd engafiada porque hay una que, si la hay,
pero no creo que viva engafiada, una propaganda en favor del ejército, si la hay. Pero yo creo que la
gente de Chiapas, la gente de Michoacén con la que yo convivo, con la que se dan de a tiros a diario con
el narco; por supuesto que saben dénde estdn parados, quieren al ejército, no porque haya comerciales,
o porque cantes el himno nacional, sino porque si no hay nadie ahi después se los truenan a ellos.
Entonces ese es el tema con los académicos, con la antropologia juridica normal, la abogacia de
derechos humanos promedio, los marxistas también promedio; piensan que la gente es tonta y la gente
no es tonta, los tontos somos nosotros. Entonces, eso es como yo entiendo a la militancia, del como la
entendemos en antropologia juridica militante; es decir reivindicamos el legado de compromiso
politico, pero lo adaptamos a un compromiso dialégico horizontal de aprendizaje; mira, la
esquizofrenia legal por ejemplo es una cosa que si no hubiéramos trabajado con las comunidades no
sabria, no habriamos hecho eso. Ahora en el libro este, yo escribo un concepto sobre faena legal que
puede ser tequio legal o un montén de cosas, bueno la forma en que trabajas con las comunidades, esas
metodologias no las estudiamos en la facultad de derecho, bueno ni siquiera lo que ti estds haciendo, ya
es un gran paso hacer trabajo de campo, generalmente eso ni siquiera existe; bueno hacer esas otras
formas no es ni siquiera una forma antropoldgica, tampoco a los antropélogos nos ensefian hacer
ecologia de saberes, porque también td como antrop6logo ahorita vas y ves y observas y ya tu explicas,
pero nunca dialogas. Haces una especie de hibrido epistemoldgico, como el que te explicaba que hacen
en Estados Unidos, vas a ver a las comunidades indigenas, observas las entrevistas y ya tu escribes lo
que td quieres, es la crisis de la antropologia juridica convencional. Pues necesitamos juntamente,
cuando se habla de descolonizar la antropologia juridica, hablamos de esto de tomar en cuenta la voz de
los otros, de tomar en cuenta su conocimiento, de aprender y no solamente tomar en cuenta como que
te cito en mi tesis, sino que realmente tengamos esto que llama Boaventura la escucha profunda 'y
pongamos atencioén y nos demos cuenta de que en esos lugares hay muchas otras formas de compartir
conocimientos y desconocimientos. Una asamblea comunal es una forma de compartir conocimiento y
de construir conocimiento; que no esté en una universidad asi, o que nosotros a lo mejor le llamemos
grupo focal, entrevista colectiva, pero son formas de compartir conocimiento. Muy pocas veces
estamos dispuestos a aprender de ellos.

¢ Cual es el método de la Antropologia Juridica Militante?

Respuesta. — No hay un método, yo creo que es lo primero que hay que decir. Es aqui el lugar que
Paulo Freire nos ensefid, no hay mucha diferencia. Todas las comunidades, todos los grupos sociales
que trabajamos no son una matemdtica, no son una suma y una resta a diferencia de como me lo
ensefian justamente en la universidad, el camino se hace andando como decia Paulo Freire en la
Pedagogia del Oprimido, se trata de un encuentro mucho mas orgéanico, en el cual uno puede aprender
ciertas claves por supuesto, no es que no haya nada. Yo te diria, por ejemplo, ;Cudles son las etapas que
seguimos en nuestro trabajo? A nosotros nos buscan, nosotros no buscamos, la antropologia juridica

Entrevistas 10



Derecho y Ciencias Sociales,Nim. 33 (2025): Derecho y Ciencias Sociales. Mayo - Octubre 2025

atiende problemas que ya existen y ahi empieza todo. Td no vas a ir a inventar, a movilizar gente para
que atiendan ciertos problemas, si ellos no tienen el suficiente interés en atender esos problemas, ya es
un primer problema epistemoldgico y politico. Entonces nosotros empezamos generalmente asi,
entramos a algo porque es importante para la gente; a partir de ahi ;Cémo entramos? pues con el
dialogo, con el conocimiento, tratando de movilizar lo que nosotros sabemos; presentarselos a ellos,
presentar cosas en términos juridicos a campesinos, a comunidades indigenas no es sencillo; porque
hablamos como abogados, desde el esfuerzo, cémo se lo presento a la gente que no tiene idea de
derecho y después cémo yo aprendo explicita o implicitamente de lo que ellos hacen y de lo que ellos
me comparten de lo que me dicen que es importante; muchas veces somos como doctores sabes,
nosotros vamos a resolver problemas legales y la gente te dice oye me duele esto, paso esto, esto y esto
y uno como médico abogado, descartas un montdn de cosas que parecen irrelevantes porque lo que td
dices, a ver para hacer un amparo, para hacer esto yo necesito de esto, todo lo demas no me importa o
es rollo o es paja. Esta forma de trabajo te obliga a poner atencidn en esas cosas que parecen
irrelevantes, te obliga por ejemplo a que en lugar de citarlos en tu despacho y dar media hora y
preguntar esto y esto, a irte a una asamblea de seis horas, en donde para empezar te vas cansado, te
salen un montén de cosas que te parecen irrelevantes, que después son importantes; es otra actitud
desde ahi. Es un método dialdgico, es un método basado en el reconocimiento mutuo, que tiene como
objetivo, como te digo, apoyarse en un proceso de resistencia. Es primero un movimiento politico,
antes que académico o para escribir un libro; es un movimiento politico y epistemolégico porque ahi
cuando Boaventura nos habla de los conocimientos que nacen en la lucha, 1o que nos estd diciendo entre
otras muchas de las cosas, es que el conocimiento no es escribir un libro, una tesis, un paper, en ir y dar
una platica; el conocimiento sirve para ganar juicios, para resistir, para disefiar una estrategia politica,
que muy probablemente no va a tener nunca un libro, un paper ni nada que los rememore, pero estd ahi
el conocimiento, es un conocimiento que sirve en la lucha. Después de que sirve a la lucha, nosotros
tenemos también esa funcidn de traerlo a la academia; es un proceso, mas que un método lo que yo te
diria que es lo que sirve en la antropologia juridica militante, que después puede tener pues muchas
otras aplicaciones. Por ejemplo, ahora, estamos haciendo unos protocolos de actuacién para el tema del
autogobierno cuya funcién es mas bien orientar a los servidores publicos en ciertas cosas y ese es otro
propdsito, no es lo mismo como en venir y dar una platica o vas a publicar un libro. Los productos del
conocimiento son muchos, unos académicos, otros para la lucha, otros para la difusién, pero la 16gica
siempre es algo en praxis, algo en resistencia que te obliga justamente a tener estos didlogos y a generar
productos de conocimiento y después lo que nosotros hacemos es venimos a reflexionarlo a la
academia. Yo espero, terminar mi libro de autoria este afio, pero ese libro lo empecé a escribir en 2016;
los tiempos no son como nos lo ensefian en la academia y eso también es descolonizar la academia, el
problema de todas estas expresiones que suenan chidas, pero que deben tener un contenido; cuando
hablamos de descolonizar por ejemplo el método cientifico, pues para empezar es romper con el
tiempo del método cientifico. En el método cientifico primero haces un proyecto y después investigas o
estudias una cosa y hasta que terminas y propones una alternativa o una mejora o una reforma o cosas
acd. La realidad de las cosas en la lucha es que tienes que hacer las dos cosas paralelamente, no te va a
esperar una comunidad. Te va a decir, primero termina tu tesis y después que termines tu tesis nos
vienes a decir cudl es la reforma o la propuesta que vas a dar, pues no, el problema est4 ahi, el problema
lo tienes que resolver en ese momento.

.La Antropologia Juridica Militante pertenece a alguna escuela critica ? esta t
iene su origen en la Escuela de Frankfurt, por ejemplo

Respuesta. — Si, yo no sé si pertenece, yo creo que forma parte, porque no es que nosotros nos
adscribamos a, nosotros pertenecemos acd o somos de acd; no pero bueno, tampoco inventamos el hilo

Entrevistas 1



Derecho y Ciencias Sociales,Nim. 33 (2025): Derecho y Ciencias Sociales. Mayo - Octubre 2025

negro, esas formas, estas inquietudes, estas formas de conocimiento han existido a lo largo de la
historia. Obviamente la Escuela de Frankfurt es un hito, pero por ejemplo la Escuela de Frankfurt es
tedrica, no se preocupa tanto por lo prictico, si nosotros pensdramos como una situacién de herencias
pues obviamente estd epistemologias del Sur que es reciente; pero pues también por supuesto la
investigacién-accién de Orlando Fals Borda; la Pedagogia del Oprimido de Paulo Freire. Se puede
ubicar a la Antropologia Juridica Militante dentro de estas corrientes, por decirlo de alguna forma. La
Antropologia Juridica Militante no es una cosa ya acabada, es una cosa que se sigue construyendo. Mi
siguiente libro se va a llamar asi: El desdoble de la Antropologia Juridica Militante, porque en mi libro
sobre Cherdn y lo que he publicado después, es un inicio; las ideas no salen de un dia para otro, se van
construyendo y se van mejorando o se van corrigiendo también los errores que se plantean. Hay ideas
que fructifican y hay otras ideas pues que fueron una insinuacion, una idea que después ya no tiene
desarrollo.

Entrevistas

12



Derecho y Ciencias Sociales,Nim. 33 (2025): Derecho y Ciencias Sociales. Mayo - Octubre 2025

Notas

1 Esta entrevista fue realizada el 18 de enero de 2022 en las instalaciones del Instituto de Investigaciones
Juridicas de la UNAM; esto como parte de la investigacién de campo del autor y resultado de su tesis
denominada “La Antropologia Juridica Militante y la Ecologia de los Saberes Juridicos en las Montafias del
Norte en Chiapas” la cual fue dirigida por el Dr. Carlos Humberto Durand Alcdntara, uno de los asesores
juridicos del Ejército Zapatista de Liberacién Nacional (EZLN) en los Acuerdos de San Andrés de los
Pobres de 1996

Entrevistas

13


http://www.tcpdf.org

